删轉

CHAPTER2 HOW is LANGUAGE POSSIBLE 路德維希·維特根斯坦 POSSIBLE 《哲學研究》

EPISODE / 02 《哲學研究》15-36節 並非簡單一指 THE OSTENSIVE COMPLEX



## CHAPTER2 语言何以可能

基础问题意识:不论个体的"人生意义",还是社会的"公共正义"。个体反思、公共言谈。我们可以信任语言吗?是否有一种语言的治疗达到"真理解"的方法。

#### EPISODE02 不仅一指:哲学病的成因

基础问题意识:我们已经松动了语言指物的基本问题。那么现在的问题是就是,这样想的问题来源,和我们为什么会犯这个错误?

#### 翻电2.0 整体章节

1 纯粹理性批判 / 2 哲学研究 / 3 论语 / 4 查拉图斯特拉如是说

/5性经验史/6理想国/7精神现象学/8存在与时间

## PREVIOUSLY ON PU

01-14节

# Philosophische Untersuchungen

对语言本身的反思是重要的



哲学病(不反思道理,反思说理过程)

这种错误不像是"计算错误"或是"分析错误"

而像是笛卡尔的"心物二元"那样,是个"自然而然的"错误

#### "指物"的错误

最基础的语言错误

"指物"的两个内涵:
1 概念因为其"意义"起作用
2 概念的"意义"被其所指的"物"保证
(合理的语言"反映着世界")

维特根斯坦的反驳:

语言的学习是"训练"而非"解释" so, 概念的运用并非系于"意义" (或者说, 有什么训练, 就赋予什么意义)

因此, 语言的意义来自"语言游戏" 指物只是其中很窄的一种游戏

怎么会犯这个错误呢?
1 心物二元的基础

2 语言表象的高度类似(被发声器官约束)

## 我们已经达成了

从语言角度对于"论理"进行的反思很重要 "指物"、"反映世界"确实是一种太粗浅的语言想象 我们从这里继续······

# Ludwig Wittgenstein

# Philosophical Investigations THEN

15-36节 指物与哲学病

#### 15-36

#### 指物与哲学病

Section1:15-17节

语词种类划分不在世界(物的关系),而在"使用者"

Section2:18-24节

没有完备的逻辑语言,任何终极归纳都是无效的 (终极归纳的哲学病)

Section3:25-29节

不是完备逻辑, 而是"在当前"要"做点什么"

Section4:30-36节

使用语言之前,我们"知道"的远比想象的要多 (语言随意性的哲学病)

# 语词种类划分不在世界(物的关系),而在"使用者"

#### Section 1

第十五节:指物真的指到了"物"吗?只是贴了标签

第十六节:很多语言都是一种"样品"

第十七节:标签还是样品?词语的分类在使用者

### 第十五节

指物真的指到了"物"吗?只是贴了标签

在哲学研究中,我们对自己说给一个东西命名类似于给这个 东西贴上一个标记,这种说法往往被证明是有用的。

苹果指苹果,因此前一个苹果指"概念",后一个苹果指苹果"物本身"吗?

生产力反映了人与自然界的关系。后一个"人与自然界的关系"就是某种"实存的关系的总和"吗?

不是的, 那只是名为"人与自然界的关系"的一个标签而已

并非不是"概念"连接了"实存物"从而获得了必然的意义 只是贴标签而已

#### 第十六节

#### 很多语言都是一种"样品"

A让B看的色样又是什么呢?它们是不是语言的一部分?唔,随你怎样说都行。它们虽然不属于词,但当我对别人说"说出'这'(das)这个词"时,你就会把"这"看做句子的一部分。

如同"这里"和"那里",需要可感性的"指向"连接

"这个""那个"这个词汇也一样:词汇必须对应的出现一个 "样品"

因此, "苹果指苹果"有一种神奇的魔力

但真正语用上,更像是:
"什么是苹果?"
"这个(一个红苹果)就是苹果"
"那那个(一个青苹果)呢?"
"也是苹果,叫"青苹果""

语言并不"反映现实"

相反,语言发明样品,从现实中找到东西当作标签贴上

#### 第十七节

最后的"自然主义",那我不管,红苹果青苹果那也是收到自然界的"水果——植物"所决定的

想想我们可以从多少种不同的视角对工具或棋子进行分类。

蒜:蔬菜(食用)

北方人 / 南方人 / 吸血鬼猎人

生物分类学:基于基因演化的分子测序那么"分类"的词汇是不是硬自然对应

反例一:

捕鲸人:哇!今天补了

好大的一条鱼。

我:错!不能说鱼,应

该说今天补了好大的一

只哺乳动物。

(分子测序生物分类只

是一种游戏)

反例二:

在东西科学家内部

兰花属于"兰花属"

还是不同兰花分属于不

同兰花属也有分歧

一种固定的倾向 不能一一对应,就在分类上固定 语言的固定性不在世界,而在语言使用者这里

## 没有完备的逻辑语言,任何终极归纳都是无效的

#### Section2

第十八节:没有完备性的语言

第十九节:为何没有完备性语言呢? / 因为生活形式不是

整全的

第二十节:没有逻辑标准性的语言 / 也反对心理主义

第二十一节:但是共识部分也不在"语词符号本身"/主客

一体

第二十二节:命题根和判断是个奇怪的定式

第二十三节:语言游戏的丰富性

第二十四节:心理主义:反逻辑论的另一个极端

#### 第十八节

#### 没有完备性的语言

因为这些新符号可以说是我们的语言的边缘。(应该有多少房屋和街道才能使一座城市成为城市呢?)可以把我们的语言看做一座古老的城市:一座由小胡同和广场、新旧房屋以及在不同时期增建的房屋组成的迷宫。这座古城又被新扩建的那些街道笔直、房屋整齐的郊区所包围。

新发明的科学语言(分子测序生物分类学)就是那些整齐的郊 区和街道

> 总觉的自己是"完备的",可以替代之前的语言 早期维特根斯坦的想法(弗雷格的想法)

维特根斯坦在说:语言是演化的吗? (no, 在日常语言主义中,后来这些整齐的郊区才是问题 比较大的,比较容易导致不适存的)

#### 第十九节

为何没有完备性语言呢? / 因为生活形式不是整全的

想象一种语言就意味着想象一种生活形式(Lebensform)。

当然这里,什么是"生活形式"就很重要了

当然没有"整全的生活形式", except:

量子力学物理还原论:世间一切都可以用这个解释

基因 / 神经科学的意识还原论:一切意识现象都是生理模式

唯物辩证法:一切意识都是生产力决定的

(人的主观能动性一直觉得没啥, 感觉就是主动符合生产力)

强人工智能:一切生活形式都变为这个算法

回到日常生活,每个人都在过一种"生活形式"重要的问题:

- 1 我们能跳出自己的生活形式理解他人的生活形式吗? (人与人的悲欢并不相通)
  - 2 有超越生活形式的根本道理吗?(罗尔斯正义论)

#### 第二十节

没有逻辑标准性的语言 / 也反对心理主义

语言(2):"板石" "拿给我一块板石"

说法!

"板石"的意思其实是"拿给我一块板石", 前者是后者的"缩略"

即使这样一种解释对我们颇有诱惑力,我们只需要思考一下实际发生的情况,就会看清我们在这里走入迷途。

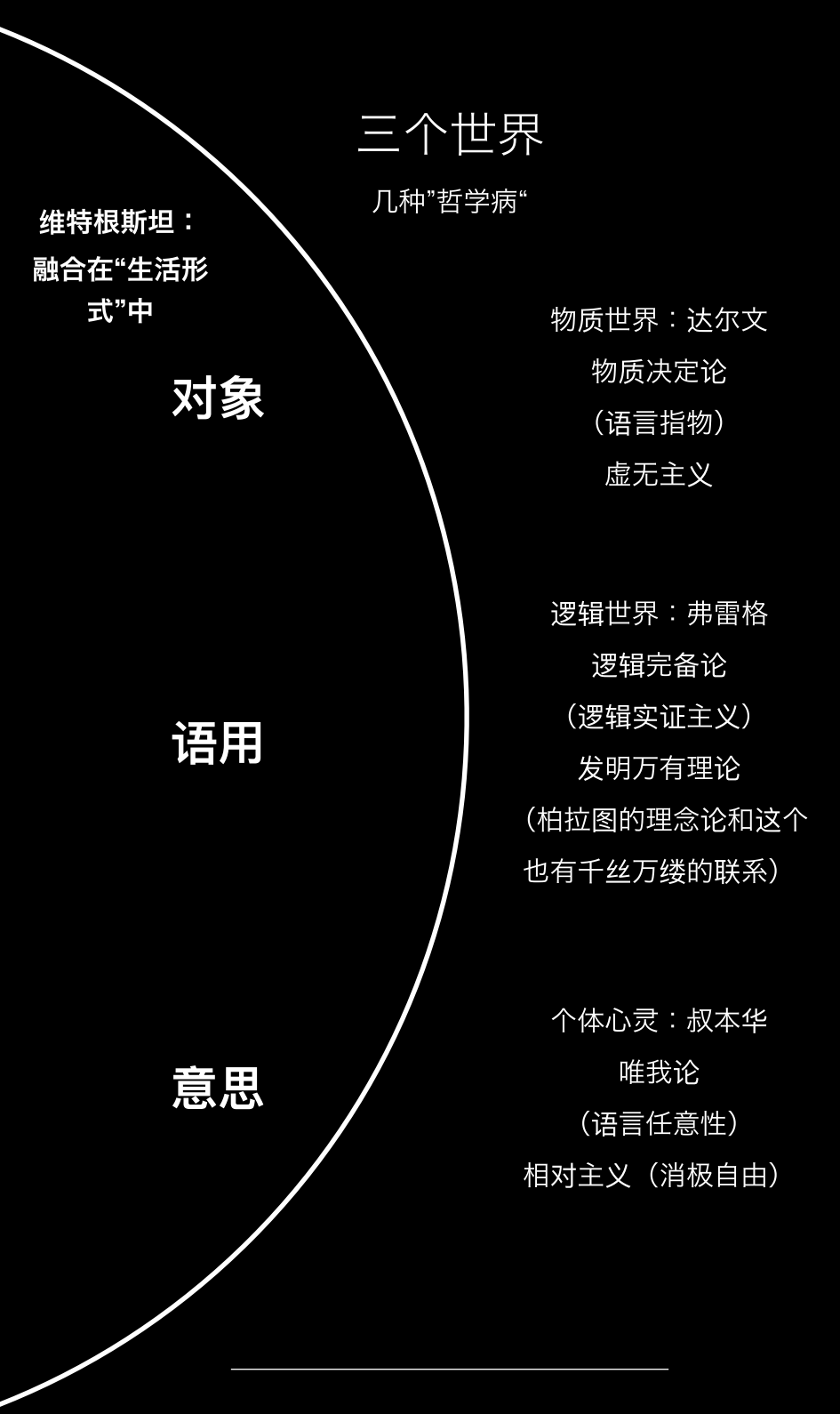
这是个啥诱惑?存在一种逻辑,让语言表述可以获得一种"标准形式"

"拿给我一块板石"比起"板石"是个更准确而没有疑议的表述。吗?

(其反向的极端形式)

好!所以心里的意思是一样的就行,外面的表述具有任意性

外国人说话的例子(give me the 把醋递给我谢谢)



#### 第二十一节

#### 但是共识部分也不在"语词符号本身" / 主客一体

我们可以想象一种语言,其中所有的 陈述句都有反问句的 形式和语气;或者每个命令句都有"你愿意做这件事吗"这种 问句的形式。

这样一来,也许会有人说"他所说的话具有问句形式,实际上是一个命令",——也就是说,它在语言实践中具有命令的功能。(同样,当某人说"你将做某事"时,这并不是一个预言,而是一个命令。那么是什么使这句话成为一个预言或一个命令呢?)

老外说错了也不行 说对句子也还不行

其根本就在"语言游戏中"

沿着弗雷格的批判(给人工智能泼冷水) "句法"并没有什么确定性

#### 第二十二节

命题根和判断是个奇怪的定式

句法的终极想象:维特根斯坦早期也这么想

命题 + 判断

命题:

判断:

明天()下雨

明天(要)下雨明天(不)下雨

明天(可能)下雨

所有句子都可以变为"命题"和"判断"

"把门关上"

命题:关上的门

判断:祈使

因此:

他人说:明天下雨

我应该认为,已经表达了一半的意思,命题说出来了。我该

问:你的判断是什么?

拳师的例子, 维特根斯坦就是说, 没有什么表达了一半的"命题根" 最重要的不是画了个拳师, 而是"画的旁边是什么"

## 第二十三节

语言游戏的丰富性 (无限性)

把语言中的工具及其用法的多样性以及词和句子种类的多样性,同逻辑学家们(包括《逻辑哲学论》的作者在内) 关于语言结构所说的话加以对比,那是很有趣的。

对比的结果就是,逻辑学家的语言结构可以覆盖如此少的"语言游戏"

否定了我们可以: 穷举语言游戏,造出强人工智能 当然也否定了 放之四海而皆准的道理

## 第二十四节

心理主义:反逻辑论的另一个极端

一种终极的防守句式:语言是在描述我的……

当然可以用断言形式或描述形式来代替通常的疑向形式:"我想知道那是不是…"或"我怀疑那是不是…"一一但我们并未借此把各式各样的语言游戏拉得更近些。

语言唯我论是一种造句方式

另外, 也没有私有语言 (后面详细说)

## 不是完备逻辑,而是"在当前"要"做点什么" Section3

第二十五节:语言来源于我们的自然目的,语言是为了"做点什么"

第二十六节:问出问题:命名(贴标签)是为了干什么呢

第二十七节:语言不仅仅为了"谈论事物",谈论只是一种

语言游戏, 且可以是反向的(那就不是锁定在物上了)

第二十八节:我们无法指物

第二十九节:指物的全部外部环境

#### 第二十五节

语言来源于我们的自然目的, 语言是为了"做点什么"

人们有时说动物不说话是因为它们缺少心智能力。也就是 说:"动物不思想,因此它们不说话。"

反对"语言是思想的产物"

(先有思想, 再有语言的表达, 乔姆斯基, 平克:语言本能)

#### 维特根斯坦的意思:

语言就是思想,思想就是语言,这两个东西是一体的不发明出"概念",就不会有思想 没有思想,就不会发明出"概念(符号)"

> 长时间working memory的"跨情境处理" 为了和他人"交换"且"依赖"



## 第二十六/二十七节

问出问题:命名(贴标签)是为了干什么呢? 语言不仅仅为了"谈论事物",谈论只是一种语言游戏,且可 以是反向的(那就不是锁定在物上了)

我们给事物命名,然后我们就可以谈论事物;在谈论中指涉它们。"似乎一旦命名,下面再做什么就都给定了。似乎只有一种事情叫做"谈论事物"。

贴标签为了Quote到事物 只有包含了"实际存在的话语才有意义" (语言反映现实)

水! 走开! 啊唷! 救命! 好极了! 不! 你仍然要把这些语词都称 作"为事物命名"吗?

语言(2)的"板石"也不是命名和Quote

这里还可以想一想,用一个人的名字去呼叫这个人是一件多独特的事情!

很明显,命名不是为了八卦和谈论他,而是为了合作

## 第二十八节

我们无法指物

#### 指物论的穷举性质

指物在假设一种脱离情境的"理论对象"



我指着这个对外星人说, 这是"A"

A是山脉吗?

A是山脉的名字吗?

A是山脉所在地的地名吗?

A是圆角矩形吗?

A是蓝色吗?

A是三角形吗?

A是曲线吗?

•••••

指物之真完全忽视了"语境"构造中的其他"非事实"

第一章 E10 《我们与概念的距离》

为何提这个?要说明一种"整体性"了!

## 第二十九节

#### 指物的全部外部环境

人们也许会说:只能这样来用指物方式定义二:"这个数字叫二""。因为"数字"一词在这里标明了我们把"二"这个词放在语言的、语法的什么位置上……于是又是通过别的语词来定义!那么到了这个链条上的最终定义又该怎么样呢?(不要说:"没有"最终的"定义"。那恰恰就像你要说:"这条路上没有最后一座房子;人们总可以再盖一座"。)



我们如何学会"形状"、"颜色"、"数量"?

我们不是通过解释和定义学会这些概念的

如果没有这些游戏、工具和这些概念的"并置" 我们就学不会这些概念,也不会指物

而是在游戏中,一边指,一边学好多概念

#### 一个非常刁钻的例子

维特根斯坦发现"定义的"逻辑顺序

能够指着不是红色的东西为"红"这个词下定义吗?这就好比要向一个不太通中文的人定义"谦虚"这个词,指着个傲慢的人定义说"这个人就不谦虚"。这种定义方式会有歧义,但这不是否定这种方式的论据。任何定义都可以被误解。但很可以问:我们仍应把这个称作"定义"吗?一一因为即使它具有同样的实际后果,对学习者具有同样的作用,它在演算中所扮演的角色却当然不同于我们通常称为"红"这个词的指物定义。

这与上面的属性块有何相似之处?

我们总认为是发现单一对象,然后赋值 其实说不定是集合与剔除 (集合就是对整体的把握,不同的语言游戏中,就有不 同的集合)

## 使用语言之前,我们"知道"的远比想象的要多 Section4

第三十节:什么是"知道"

第三十一节:指一个"棋子",背后要知道的远远大于一个

棋子

第三十二节:奥古斯丁忽略的就是那一大片的"知道"

第三十三节:没有单纯的"指颜色"(颜色的命题根)

第三十四节:"指颜色"混淆了"意谓"和"解释"

第三十五节:具体对象 和 类别词, 类别词以及行为中的

"解释性"

第三十六节:"语言随意性"的问题来源,向内求索

## 第三十节

什么是"知道"

如果我知道某人是要给我解释一个颜色词,"那叫"褐墨色",这个指物定 义就会有助于我理解这个词。

"解释"颜色词,指物"意谓"这个词会有帮助

"我知道"是个很复杂的事情



J.L. Austin 1979 Other Minds

我要知道什么,才知道别人在给我介绍"褐色"?

## 第三十一节

指一个"棋子",背后要知道的远远大于一个棋子

Q:知道什么,才可以指着一个棋子说:这是王

情况一:知道了国际象棋,只是没见过棋子 (将图像于已经知道的那个"王"联系起来)

情况二:知道棋类游戏的框架,知道了棋子的作用 (一个"棋子"要素,这是王) 设想一个会中国象棋的人学国际象棋

因此,给一个孩子说"这是棋子",没有任何意义 知道"棋子",就必须知道棋盘,知道棋局

### 第三十二节

奥古斯丁忽略的就是那一大片的"知道"

我想,现在我们可以说:奥古斯丁所描述的学习人类语言的过程,仿佛是那个孩子来到了一个异族的地方而不懂当地的语言,似乎他已经有了一种语言,只不过不是这一种罢了。换言之:似乎这个孩子已经会思想了,只是不会说话。而"思想"在这里就像说:对自己谈话。

因此:人自言自语的时候是纯粹的"面向自己" 而不让任何人知道吗?

连自言自语,都必须自言自语在一大片公共的"知道"上

#### 第三十三节

没有单纯的"指颜色"(颜色的命题根)

棋子是棋类游戏封闭规则内的一个要素

"指颜色"是个完全不同的东西(颜色面对无限的"语言游戏")

这个蓝色和那边的蓝色一样吗?你能看出其中的区别吗? 明度、灰度等色值差异

你在调配颜色时说:"很难调出这种天空的蓝色。

和样品比对(兴许和第一个类似)

天晴了,又看得见蓝天了。

颜色所谓符号指代天气

瞧,这两种蓝颜色的效果多不一样啊!

颜色和周围颜色的搭配

你看见那边那本蓝皮儿的书了吗?请把它拿过来。

颜色作为"标签"

这个蓝色信号灯意味着...

颜色作为"标签"(兴许和上面类似)

这种蓝叫什么?——是"靛蓝'吗?

颜色作为"记忆中的样品"

正如走一步棋并不单单意味着如此这般在棋盘上移动棋子 一一却也不单单意味着棋手走棋时的思想感觉,而是意味着 我们称之为"下一盘棋"、"解决一个象棋问题"之类的情形。

即便是走棋子:别人问"你在干嘛?"

你都不能回答:帅五进一

"我现在在指颜色"是个非常狭窄的语言游戏

### 第三十四节

"指颜色"混淆了"意谓"和"解释"

因为"如此这般地意谓某个定义"和如此这般地解释某个定义"这两种 说法所标示的都不是某种在给子定义和听到定义之际的伴随活动。

什么叫"将军"(意谓mean):我现在这样帅五进一就是将军 什么叫"将军"(解释interpret):因为···

指物时的各种"意谓",好像就通达了一个"意义" NO!

指物的"意谓",仅仅是游戏中的一个"表象"

民主是什么?就是议会里面打架 民主的结果是什么?就是美国现在这么乱

#### 第三十五节

具体对象 和 类别词, 类别词以及行为中的"解释性"

然而,即使有这样一种活动每一次都重现,我们要不要说"他指的是形状而不是颜色"仍然取决于周边情况一一即取决于指之前和指之后的情况。因为"指向形状"、"意谓形状"这些话的用法和"指向这本书(而非那本)","指的是椅子而非桌子"这类话的用法是不同的。

指向这本书:指向王(帅五进一) 是个纯粹的意谓

我指颜色而不是形状:具有解释的意义 (类别在语言游戏中是自由的)

即使是具体对象:这个棋子 我也不说 这个木头 "这个棋子"本身已经带有了"解释性"

因此很少有语言游戏可以直接连接:
一个意谓 和 一个概念的意义

很多时候我们愿意建立: 意谓对象——意义(直通车)

#### 一个刁钻的例子

这个部分维特根斯坦在说啥?

一会儿用"这是蓝的"这话意谓关于所指对象的述说一一会儿又用它来 意谓"蓝"这个词的定义,这是怎么回事?

前者是"mean",后者是"interpret"

在第二种情况下,其实意谓的是"这叫作蓝的""。

不是"意谓对象"——"意义"

而是"意谓对象"——"样品"——"标签"——"意义"

一段话本来意在讲一件事情,而某个人却从这话里得到了对某个语词的定义,这也是可能的。〔边注:这里隐藏着一个严重的迷信。〕

"你就说你是不是在撒谎吧"

有一种脱离语言游戏的, 纯粹的"撒谎", 那是坏的

迷信内容:柏拉图纯粹理念世界的存在

意谓更不是任意的

#### 第三十六节

"语言随意性"的问题来源, 向内求索

我们这儿的做法正像我们在大量类似情形下的做法样:因为没有单独一种身体动作我们可以举出来称之为指向形状(例如相对于指向色而言),我们于是就说和这话相应的是一种精神活动。

逻辑的确定性 反面 唯我论

意谓即意义 反面 我的精神活动指向意义

#### 一旦落入:

笛卡尔二元论:我——符号——世界 完备统一就容易走另一个极端 我就是我(相对主义) 我直达世界(浪漫主义) 他们都诉求语言的随意性

单独语词与单独精神活动没有必然关系

## 维特根斯坦是"分析哲学"吗?

#### 我觉得不是

分析哲学还是弗雷格的路子, 吸收维特根斯坦的理论而已

#### 我们一定要发现:

维特根斯坦一点都没有要"发明一种新的语言规范" 而是延续着《逻辑哲学论》

在语言规范的瓦解中,保护伦理、感觉等"生活形式"

我们不是要学一套语言的技术性分析样式 形成一种新的"科学使用语言的方法(基因分类)"

而是用语言医治那些瓦解我们"生活形式"(那个杂乱城镇中心)的"哲学病"